
2

Neues Jahr, alte Laster, schlechtes Gewissen, gute Vor-
sätze. Ob Essen, CO2, Schuhe, Internetkonsum oder 
Wohnraum: Von (fast) allem ist es zuviel. So reift in 
den ersten, noch reumütigen Tagen des Jahres der 
Entschluss, dass es künftig weniger sein soll. Wovon 
auch immer. Man gelobt Verzicht, verspricht sich und 
der Welt Besserung.  Denn weniger ist bekanntlich 
mehr. Doch mehr wovon? Zu Besuch bei Menschen, 
die es wissen könnten.

Dani Hösli

Den Impuls, ein 35-Quadratmeter-Haus zu bauen, 
bekam Tanja Schindler nicht etwa von wissenschaftlichen 
Studien, politischen Erklärungen oder aus ideologischer 
Überzeugung, sondern von Xaver und Wastl. Die zwei 
Haupt!guren des gleichnamigen Bilderbuches von 1962 
verwandeln eine verlassene Baubaracke in ihr Traumhaus 
und inspirieren unzählige Kinder und Forscher, über 
zentrale "emen wie Geborgenheit, Glück und Erfolg 
nachzudenken. Eines dieser Kinder war die heute 

56jährige Baubiologin, die als Tinyhouse-Pionierin der 
Schweiz gilt. Sie konzipierte ihr autarkes «Ökominihaus», 
wie sie es nennt, als es noch keine «Tinyhouses» gab. 
«Leben auf kleinem Raum, in Höhlen, Baracken oder 
Bauwagen, hat mich schon immer beschäftigt. Ob die 
Faszination für ‘Xaver und Wastl’ nun Ursache oder Folge 

war, weiss ich jedoch nicht», sagt Schindler und blättert in 
dem original Bilderbuch aus ihren Kindertagen, das auf 
dem ausziehbaren Esstisch liegt.  

Sowenig wie möglich, soviel wie nötig

Eine Lebenskrise, die sie mit 40 aus dem bürgerlichen 
Leben mit Kindern, Mann und Reihenhaus treibt, 
bringt den Schub, den Traum vom «Leben auf kleinstem 
Raum» zu realisieren. «Es war für mich die Chance, 
meine Vorstellung eines ökonomisch und ökologisch 
nachhaltigen Lebens umzusetzen, mit weniger 
Erwerbsdruck und weniger Ressourcenverbrauch, aber 
mehr Lebensqualität.» Die Umsetzung ist schwierig. 
Schindler führt zähe Gespräche mit Behörden und 
Banken, die sich mit mobilen Immobilien schwertun. Ist 
ein Haus, das man auf einen Sattelschlepper-Anhänger 
verladen kann, überhaupt ein Haus? Und weshalb will 
man weniger, wenn man doch mehr haben kann? «Es 
geht darum, soviel wie nötig zu haben, nicht so wenig 
wie möglich», sagt Schindler. «Man kann auch zuwenig 
haben und darunter leiden, was nicht Sinn der Sache sein 
kann. Zentral ist, dass man sich selber und die eigenen 
Bedürfnisse kennt und sich soweit reduziert, wie es für 
einen funktioniert. Eine absolute Grenze gibt es nicht.» 
Schindler hält deshalb wenig von Allgemeinrezepten und 
übersimpli!zierten Regeln, wie etwa jener, wonach es 
zum Glück nicht mehr als 1000 Gegenstände brauche.  
«Manchmal muss es eben ein vermeintlich zweckloser 
Dekoartikel sein, selbst in einem Minihaus.»  

Kampf mit den Behörden

Die ersten vier Jahre steht Schindlers Ökominihaus in 
einem Garten am Greifensee, in der Nähe ihrer Familie. 
Danach transportiert sie es in die Innerschweiz an 
den Ortsrand von Altdorf, wo sie ein Grundstück der 
Gemeinde mieten kann. Dort steht es seit acht Jahren 
und dient unter anderem als konkretes Beispiel zur 
Wissensvermittlung für nachhaltiges gesundes Bauen – 
oder vereinfacht: ein Musterhaus. Zwischen 50 und 100 
Leute kommen jährlich zur Besichtigung vorbei, neun 
leben inzwischen selber in einem Schindler-Minihaus. 
Kostenpunkt: 280'000 Franken für 35 Quadratmeter 

«Nicht romantisieren» Minihaus-Pionierin Schindler



3

Wohnfläche, exklusive einmaliger Kosten etwa für 
Planung, Bewilligungsverfahren oder Erschliessung, für 
die man mit weiteren 50’000 Franken rechnen muss. 

Selbstverständlich weiss Tanja Schindler um die Kritik 
an Tinyhäusern, etwa der unverhältnismässig hohe 
Bodenverbrauch – also das Gegenteil von Verzicht und 
Mässigung. «Der Hauptzweck von Minihäusern, nämlich 
ihre Beweglichkeit, steht zurzeit noch in Widerspruch 
mit dem Baurecht», sagt die Baubiologin. «Die Idee ist, 
dass man die Häuser befristet beispielsweise auf Brachen, 
in Einfamilienhausgärten oder auf Flachdächer von 
Industriebauten hinstellen könnte, den Boden also besser 
nutzt als heute. Ein wichtiger Beitrag zur Verdichtung. 
Noch sind die gesetzlichen Bedingungen dafür schwierig, 
zu hoch, aber das wird sich langfristig ändern», hofft 
Schindler.
 
Ein Prozess, keine Entscheidung

Von den Interessierten, die Tanja Schindlers Ökominihaus 
in Altdorf besichtigen und den Rat der Pionierin 
einholen, sind die meisten Frauen zwischen 40 und 50. 
Eine typische Phase der Veränderung. «Es sind Frauen, 
die wie ich damals an einem Wendepunkt ihres Lebens 
stehen, typischerweise, wenn die Kinder ausziehen und 
sich die Eltern neu zurecht!nden und de!nieren müssen. 
Allerdings darf man das Leben in so einem Haus nicht 
romantisieren. Die Umstellung ist herausfordernd und 
bringt einige Veränderungen des gewohnten Alltags mit 
sich. So zu leben ist ein Prozess, keine Entscheidung, und 
funktioniert längst nicht für jedefrau und jedermann.» 

Wer wirklich verzichten muss und nicht aus freien 
Stücken auf weniger Quadratmeter reduziert, sollte es 
bleiben lassen. Wir verzichten auf das, was wir wollen. 
Steht dieses Wollen im Widerspruch zu einem Leben 
auf 35 Quadratmetern, schlägt das auf die Zufriedenheit 
und somit auf die Lebensqualität. Wer in ein Minihaus 
einzieht, sollte gar nicht mehr verzichten müssen. 
Reduktion als Wegmarke der Persönlichkeitsentwicklung, 
eine Folge, nicht Ursache. «Für mich war es eine 
Befreiung, eine Erleichterung», sagt Tanja Schindler, 
«man hat viel weniger Entscheidungen zu treffen, weil 
man den Platz nicht hat, und dadurch viel weniger Stress. 
Zudem braucht man deutlich weniger Geld, was ebenfalls 
entlastend wirkt. Das Gefühl, auf etwas verzichten zu 
müssen, hatte ich schon lange nicht mehr.» 

Durchblick im Sitzen 

Wenn’s ums Verzichten geht, wäre Amarana Spaeti die 
perfekte Tinyhouse-Bewohnerin. Das Zimmer der Zen-
Priesterin im Hauptgebäude des Zentrums Felsentor 
oberhalb Rigi Kaltbad ist ziemlich tiny. Vielleicht 
sechs Quadratmeter. Allerdings lebt die 72jährige nicht 
permanent hier oben, sondern am Lago Maggiore 
oberhalb Brissago. Hier im Felsentor ist sie, um zu lehren. 
Verzicht kennt die 72jährige gebürtige Luzernerin längst 
nicht mehr. Worauf denn auch? «Auf dieses Interview und 
die Beantwortung der Fragen könnte ich allerdings schon 
verzichten», meint sie mit erfrischendem Sarkasmus, der 
sich beim folgenden Satz sogleich löst, «oder ich kann 
die Begegnung geniessen.» Die Unsicherheit, wie man 

als pragmatischer Semirationalist eine Zen-Priesterin 
interviewt, und ebendiese Unsicherheit gleichzeitig 
überspielt, legt sich. «Wir schaukeln hin und her zwischen 
dem, was wir wollen, aber nicht bekommen, und dem, was 
wir bekommen, aber nicht wollen. Das zu durchschauen, 
zu reflektieren, und so Distanz dazu zu gewinnen, kann 
man üben, indem man sitzt und meditiert, also sich selbst 
beobachtet. Das gelingt natürlich nicht immer gleich 
gut», sagt sie und ergänzt mit einem Lächeln: «aber immer 
besser!» 

Eine wunderbare Hautcreme

Angefangen hat Anarama Spaetis Weg zur «Fülle der 
Leere» 1992, als sie bei einer Tanzperformance in Kuba 
von der Bühne stürzt und danach ihren Beruf als Tänzerin 
und Performerin aufgeben muss. In der Folge beginnt sie 
zu «sitzen», wie die buddhistische Sitzmeditation ‘Zazen’ 
verkürzt genannt wird. «Nach dem ersten Mal Zazen 
praktizieren wusste ich, dass ich nun täglich sitzen würde», 
erinnert sie sich. «Ich habe auf meinem Weg nichts ‘über 
Bord geworfen’, es hat sich selbst geworfen. So bin ich mit 
immer weniger immer reicher geworden.» 2006 wurde sie 
als Zen-Priesterin ordiniert.

Aber auch die Zen-Priesterin ist nicht vor ‘niederen’ 
Instinkten und Gefühlen gefeit. So geht sie durchaus mit 

Zen-Priesterin Amarana Spaeti (r.) mit Schülerin und 
Felsentor-Mitarbeiterin Marion Sinniger



4

Freude ab und zu ins Shoppingcenter, «um Socken oder 
eine wunderbare Hautcreme zu kaufen, obwohl sie nichts 
nützt», wie sie lachend anfügt. Sie könne sich durchaus 
auch «ganz furchtbar aufregen» wegen etwas oder 
jemandem. «Der Clou ist nicht die Sache selber, sondern 
die Frage, was mit mir passiert und wie ich damit umgehe. 
Wege zur Antwort gibt es unzählige.»  

Sogar im Internet.  

Verzicht hat nicht nur im Januar in Form guter Vorsätze 
Hochsaison, sondern wächst sich unter dem Etikett 
«Minimalismus» zum Volkssport, zur Bewegung aus. 
"eoretisch zumindest. So wurde das abgelaufene Jahr 
online zum «no-buy-year» ausgerufen, währenddessen 
man als persönliche «challenge» nur existenziell wichtige 
Güter und Produkte hätte kaufen sollen. Die vereinzelten 
Berichte darüber lassen keinen Schluss auf den Erfolg 
der Aktion zu und manche nähren den Verdacht, selber 
Teil einer Marketingstrategie zu sein. Auffällig ist aber, 
wie viele von ihnen neben der !nanziellen Belastung den 
Stress und die Erschöpfung beschreiben, die der Shopping- 
und Konsumwahn bei ihnen bewirkt. Selbstreflexion 
im Sitzen, wenn auch vor dem Computer und unter 
Dauerbombardement der Online-Werbung.  

Immerhin.

Leben statt nur existieren

Zu Mässigung oder gar Verzicht war Johannes von Arx 
den Grossteil seiner bislang 82 Lebensjahre praktisch 
unfähig. Zumindest was Dinge angeht. Von Arx sitzt vor 
dem Laptop im Büro seiner Wohnung im thurgauischen 

Etzwilen, umgeben von etwas, was die meisten wohl als 
gewaltiges «Puff» bezeichnen würden. Papier schichtet 
sich wie Sediment auf den Tischen, durchzogen von 
Kabeln, Tupperwaregeschirr und Batterien. Am Boden 
häuft es sich zu Wanderdünen.  

«Darf ich das fotogra!eren?» «Ja klar», sagt von Arx 
ungerührt. 

Von Arx ist ein Messie und sich dessen voll bewusst. 
«Es ist eine Persönlichkeitsstörung», sagt der 
ehemalige Elektroingenieur und Journalist, der eine 
«rekordverdächtige "erapiekarriere» hinter sich hat. Bis 
zu einem gewissen Grad hat es gewirkt. Das Ausmass 
des «Puffs» in von Arx’ Wohnung ist für ihn selbst ein 
Teilerfolg. «Heute ist es viel besser», sagt er. «Ich kann 
Zeug wegwerfen und nichts Neues mehr anschleppen. 
Das Ziel ist eine Wohnung, in der ich leben kann, nicht 
nur existieren. Daran arbeite ich.» Von Arx ist klar, dass 
jedem Messie-Leben ein Trauma zugrunde liegt, das zwar 
Ursache ist, aber auch Lösung sein kann.   

Kein Urvertrauen

Johannes wächst als jüngstes Kind eines Lehrer-Ehepaares 
in der Nähe von Solothurn auf. Die Mutter beschreibt 
er als hochmanipulativ, den Vater als teilnahmslos und 
abwesend. «Für mich hat sich niemand interessiert. Ich 
hatte keine Aufmerksamkeit, keine Unterstützung und 
gewann keinerlei Urvertrauen in mich selbst oder in die 
Welt», sagt der 82jährige. «Ich fand den Weg ins Leben 
nicht, war emotional verwahrlost.» Einer der wenigen 
Lichtblicke seiner Kindheit ist die Begeisterung fürs 
Radio und Radiogeräte. 



5

Der Anfang seines Messietums.  

Als Bub beginnt er, Radios und deren Bestandteile zu 
sammeln, zu reparieren und zusammenzubauen. Später 
kommen Kameras, Objektive und Zubehör dazu, Dinge 
aus dem Brockenhaus oder vom Sperrmüll, die «man 
noch brauchen oder flicken kann».  Von Arx’ entwickelt 
eine obsessive Fürsorglichkeit Dingen gegenüber. 
Möglicherweise jene Fürsorglichkeit, die er selber nicht 
bekommen hat. Doch das Anhäufen wird wichtiger als 
das «etwas damit machen». 

Auch für Nicht-Messies bestbekanntes Terrain. 

Überwältigt und überfordert

Über die Jahre gerät von Arx’ Sammel- und Horttrieb 
ausser Kontrolle. Inzwischen hat er die Branche 
gewechselt und ist freier Journalist. Neben technischen 
Gerätschaften und unnötigen Einrichtungsgegenständen 
sammelt sich entsprechend eine Unmenge Papier an: 
Bücher, Fachzeitschriften, Pressemappen, Jahresberichte 
und Artikel, die er «irgendwann noch lesen» wird. 
Die emotionale Verwahrlosung durch die Eltern 
!ndet ihren materiellen Ausdruck. Seine damalige 
Vierzimmerwohnung in Zürich platzt aus allen Nähten. 
«Entweder hast Du den Tunnelblick, bei dem Du 
vor lauter Bäumen den Wald nicht siehst, oder aber 
den Panoramablick, mit dem Du nur den Wald, aber 
keine Bäume siehst. So oder so bist du unfähig, dich 
auf einen einzelnen Baum, auf ein einzelnes Problem 
zu konzentrieren. Du bist chronisch überwältigt und 
überfordert.»

Von Arx kämpft über Jahrzehnte mit einer sich 
vertiefenden Depression, die sich mit manischen Phasen 
abwechselt. Neben Psycho- und Hypnosetherapie sucht 
er zusätzliche Linderung in zahlreichen, auch esoterischen 
"erapieformen, wobei ihm der Ausdruckstanz besonders 
geholfen habe, sagt er. Als wichtige Komponente 
seiner Krankheit nennt von Arx seine enormen 
Konzentrationsprobleme, die mittlerweile als ADHS 
diagnostiziert wurden. 
 
Als 2001 die erste Messie-Selbsthilfegruppe der Schweiz 
gegründet wird, geht von Arx sofort hin. «Mir war sofort 
klar, dass ich da dazugehöre und dass ich ein Messie war, 
auch wenn die Bezeichnung bis dahin in der Schweiz 
noch gar nicht bekannt war. Plötzlich war ich nicht mehr 
allein und meine Situation ein gesellschaftliches "ema.» 

Von Arx gründet in der Folge mit Nichtmessies in 
Solothurn den Verein «LessMess», der letztes Jahr seinen 
20. Geburtstag feierte. Bis heute engagiert er sich für den 
Verein, insbesondere in der Öffentlichkeitsarbeit, um 
das "ema ins gesellschaftliche Bewusstsein zu rücken.  
Obwohl er selber weiterhin damit zu kämpfen hat. Oder 
gerade deswegen.   

Die Wende

2008 muss von Arx seine Wohnung in Zürich wegen 
Sanierungsplänen des Vermieters verlassen und umziehen. 
Er muss sich notgedrungen vom Angesammelten 
trennen. Eine Herkulesaufgabe.  Er zieht nach Etzwilen 
in die Nähe seiner Partnerin, die er kurz zuvor über 
eine Kontaktanzeige im A-Bulletin kennengelernt hat. 
Sie ist kein Messie, weiss aber um Johannes’ Situation. 
Zusammenziehen ist keine Option, sie lebt weiterhin 

in ihrer Wohnung in Stein am Rhein und grenzt sich 
weitgehend von seinem Messietum ab, das auch die neue 
Wohnung in Etzwilen zunehmend in Beschlag nimmt. 
Nur zweimal ist sie zu Beginn der elf Jahre dauernden 
Beziehung in seiner Wohnung.  «Dass sie nicht gleich 
entsetzt Reissaus nahm, kann ich mir bis heute nicht 
erklären», sagt von Arx. Die Beziehung festigt ihn, gibt 
ihm die Energie, sein Leben und damit sein Messiedasein 
zumindest teilweise in den Griff zu bekommen. Selbst 
nachdem seine Partnerin vor acht Jahren stirbt, hält von 
Arx so gut es geht Kurs. Bis heute bezeichnet von Arx 
diese Beziehung, die er mit 65 eingegangen ist, als einen 
zentralen Wendepunkt seines Lebens in Richtung Frieden 
und Aussöhnung mit sich selbst.  

Seine Verwandtschaft hat sich mit seiner Situation längst 
abgefunden, ab und zu besucht ihn eine Nichte, die sich im 
Fall der Fälle um Administratives und Organisatorisches 
kümmert. Bei der Verabschiedung nimmt Johannes von 
Arx zielsicher einen roten, fett angeschriebenen Ordner 
aus dem Gestell. «Vermutlich das einzige, das hier 
leicht zu !nden ist: meine Patientenverfügung und der 
Vorsorgeauftrag.» 

Soviel Ordnung muss sein.

Verzicht als Widerstand 

Freiwilliger Verzicht auf Wohnraum, Autofahren, Fastfood 
und Onlineshopping oder das Abwerfen von materiellem 
Ballast: Die Verwandtschaft mit der klassischen Askese 
des Altertums ist unübersehbar. Das Ziel ist Erlösung 
von den eigenen Dämonen, der Gewinn spiritueller 

"Kein Urvertrauen" von Arx



6

Stärke und innerer Freiheit. Was die frühchristlichen 
Wüstenväter als Ur-Asketen mit der heutigen «Weniger-
ist-mehr»-Strömung ausserdem verbindet, ist Widerstand.  
«Askese war in ihrer Urform auch eine Art Protest», 
sagt Isabelle Jonveaux. Die 42jährige Soziologin und 
Religionswissenschaftlerin lehrt an der Universität 
Fribourg und gilt wegen ihrer Studien über das Fasten 

als Askesespezialistin. «Die frühchristlichen Mönche 
wandten sich von der Gesellschaft und von der Kirche als 
Institution ab und wählten bewusst das entbehrungsreiche 
Leben in der Wüste, um abseits von Ablenkungen und 
Versuchungen Gott näherzukommen», erklärt die 
gebürtige Französin. «Diese Wüstenväter folgten damit 
der Ansicht griechischer Philosophen, dass der Geist dem 
Körper sowohl in Bedeutung als auch in Kraft überlegen 
ist und dessen Bedürfnisse kontrollieren und beherrschen 
soll, um spirituelle Klarheit zu erlangen.» 

Über die Jahrhunderte wendet sich die christliche Askese 
jedoch immer mehr gegen den Körper. Dessen Bedürfnisse 
gelten zunehmend als sündhaft, schmutzig und oftmals 
als satanische Versuchung.  In ihrer extremen Ausprägung 
als selbstzugefügter Schmerz und Leid führt Askese als 
«Dolorismus» im Spätmittelalter zu Selbstkasteiung bis 
hin zum eigenen Tod. 

Das moralische Kernmotiv, dass Verzicht, Mässigung 
und Enthaltsamkeit einen zu einem besseren Menschen 
machen, war und ist jedoch keineswegs auf eine einzelne 
Glaubensrichtung beschränkt. So lebte etwa Buddha 
jahrelang in extremer, schmerzvoller Askese, um Glück 
und Erleuchtung zu !nden, während sich in Japan 
buddhistische Mönche noch bis ins 20. Jahrhundert in 
absoluter Selbstverleugnung rituell zu Tode hungerten 
und selbstmumi!zierten. Kein Wunder, hat Askese, wenn 
man sie beim Namen nennt, heutzutage eine negative 
Bedeutung, selbst in kirchlichen Kreisen. «Das Wort wird 
deshalb auch praktisch nicht mehr verwendet. Überhaupt 
wird Askese im christlichen Sinne nicht mehr zwingend 
mit Verzicht gleichgesetzt, sondern kann durchaus auch 
‘Mehr’ bedeuten, zum Beispiel mehr Beten oder mehr 
gemeinnützige Arbeit leisten», sagt Jonveaux. «Denn 

Askese kommt vom griechischen askein, das ganz einfach 
üben bedeutet.» Die Ähnlichkeit mit der "Übung" und 
der "Praxis" im buddhistischen Zazen ist kaum ein Zufall.

Die Mode-Asketen

Vieles deutet darauf hin, dass Askese als Weg zur 
spirituellen Weiterentwicklung im übersättigten 
Westen ein historisches Comeback feiert. «Weniger» 
ist ein übergeordneter Trend, der sich beispielsweise als 
Minimalismuskultur, «No-buy»-Bewegung oder selbst in 
Philosophien wie jenen von Aufräumstar Marie Kondo 
manifestiert. Dass «weniger» auch noch den Planeten 
retten könnte, verleiht dem Trend eine zusätzliche 
Dimension – Erlösung und Sühne. 

Selbstverständlich werden auch Verzicht und Askese 
längst als Produkt vermarktet und verkauft. «Selbst eine 
Fastenwoche im Kloster kann sich nicht jede und jeder 
leisten. Verzichten kann recht teuer sein», meint Jonveaux 
mit hochgezogenen Brauen. Am zugrundeliegenden 
Bedürfnis nach mehr Leben statt Konsum ändert das 
wenig. «Ich denke, dass viele Menschen gemerkt haben, 
dass ‘mehr haben’ eben nicht ‘mehr Glück’ bedeutet. So 
wird es uns aber seit dem Nachkriegsboom bis heute 
versprochen», sagt die Wissenschaftlerin und zitiert das 
Buch «Diktat des Glücks» von Edgar Cabanas und Eva 
Illouz. Das Buch beschreibt eine «Glücksindustrie», 
die Glück zum ultimativen Lebensziel und zu einer 
persönlichen Pflicht macht, während sie gesellschaftliche 
Aspekte weitgehend ausblendet.

Weniger ist nicht nichts

«Radikale Ansätze und Methoden der Askese gab es 
immer wieder, aber sie haben sich nicht durchgesetzt» 
sagt die Professorin. «Auch in der Askese ist das 
Mass entscheidend. Dass die Fastenzeit in Klöstern 
üblicherweise auf eine Woche begrenzt ist, ist kein Zufall. 
Fastet man länger, kann das mehr körperlichen Schaden 
als spirituelle Erkenntnis zur Folge haben.» Weniger 
ist also keineswegs immer mehr. Dass uns unsere tiefe 
Sehnsucht nach dem «Weniger» gelegentlich übers Ziel 
hinausschiessen lässt, ist paradoxerweise Ausdruck unserer 
Masslosigkeit: Je mehr Verzicht, desto besser.  Oder sie ist 
ohnehin ein Trugschluss, eine Fata Morgana einer grünen 
Oase inmitten einer Wüste.

«Wahrscheinlich geht es nicht darum, weniger Dinge 
zu haben», resümiert Zen-Priesterin Amarana über die 
Sehnsucht nach weniger. «Wir sehnen uns nach dem 
Leben.  Wie Kinder, die mit nichts leben.»   

Zum Beispiel in einer verlassenen Baubaracke.

oekominihaus.ch
felsentor.ch
lessmess.ch 

unifr.ch
Bilder: Hösli

"Spirituelle Klarheit" Askeseexpertin  Jonveaux


	Bulletin_948_08_01_2026_export

